UNIVERSIDADE DE BUENOS AIRES — UBA

INACIA MARIA CALDAS TRINDADE PUGA FERREIRA

A DANCA DA TUCANDEIRA, O LIMITE DA DOR NO CORPO E A
AFIRMACAO DA |IDENTIDADE DOS INDIOS SATERE-MAWE DO
AMAZONAS

2021



INACIA MARIA CALDAS TRINDADE PUGA FERREIRA

2021

Trabalho para obtencao
de nota na disciplina
Derechos de la persona,
ministrada pelo Doutor
Ricardo Rabinovich-
Berkman, no 2°
Modulo de Direito
Civil do curso de
Doutorado da Faculdade
de Direito
da Universidade
de Buenos Aires — UBA.



A danga da tucandeira, o limite da dor no corpo e a afirmagao da

identidade dos indios Sateré-Mawé do Amazonas

Introducgao

Empreender uma analise sobre o ritual da Tucandeira ou a danca da
Tucandeira, a formiga mitica da etnia Sateré-Mawé, supde incursionar por uma
abordagem acerca da identidade histérica-sociocultural deste povo que assume

lastro nos dias atuais em termos de demografia populacional.

Compreender a cultura indigena do Amazonas-Brasil, em especial a
cultura da etnia sateré-mawé, € também uma forma de ver nosso proprio
reflexo como pessoa.

Todos somos pessoas, dotados de capacidade para refletir, para chorar,
para questionar o nosso mundo. O que importa € como iremos interferir para
que os direitos das pessoas sejam efetivamente respeitados.

E desta forma que irei abordar o ritual de passagem denominado danca
da tucandeira como afirmacdo da identidade dos indios sateré-mawé da
comunidade Santa Maria do Urupadi, em Maués-Amazonas/Brasil e a relacéo
com as formigas (tucandeiras), que tornam o homem sateré-mawé uma pessoa
valente e corajosa.

Com efeito, também é meu interesse questionar esse ritual que passa
pelo sofrimento do adolescente para a vida adulta. Porém, essa € uma forma
de convivéncia entre eles, que faz parte da cultura, da tradicao desses povos
originarios.

Este artigo assume o propdsito de apresentar a danga da Tucandeira,

ritual de passagem do menino indio para a vida adulta, como uma expressao



identitaria dos sateré-mawé, em suas dimensodes socioculturais e de filosofia

etico-moral de vida, no que diz respeito ao seu modo de ser e estar no mundo.

O interesse por este tema esta associado ao meu objeto de estudo no
doutorado, instigada desde a minha infancia a conhecer melhor esta nacgéo

indigena.

Nasci em Maués, cidade agraciada com o nome da etnia, seu segundo
nome Mawé, que homenageia uma ave popular da regidao que é o papagaio

falante.

Convivi cotidianamente com elementos de representacdo desses
indigenas, tais como: o guarana em po, artesanato e apetrechos de vestuario,
some-se a isto, o fato de assistir encenacao teatral da danga da Tucandeira por
ocasido dos festejos da Festa do Guarana, que é o evento cultural de maior

expressao da cidade de Maués, em homenagem a identidade sateré-mawe.

No ambito académico, o tema da etnia sateré-mawé toma assento em
minha dissertacdo de mestrado, defendida em 2003, na Universidade Federal
do Amazonas, no Brasil, momento em que abordamos os processos de

comunicagao social numa comunidade indigena.

E este, pois, 0 meu vinculo e pertencimento com este tema que também

agora, busco analisar no processo de doutorado.

Este trabalho assume a forma ensaistica, numa escrita de mao livre,
tomando a imaginagdo como parametro a partir de meus conhecimentos e

memoria.

Relembrarei momentos em que estive na comunidade Santa Maria do
Urupadi, porém, hoje, focando no ritual da tucandeira, visto ser algo que
sempre me intrigou, qual seja a coragem do jovem em publico para suportar as
dores em sua mao pelas ferroadas da formiga, a fim de demonstrar que esta

pronto para se tornar um adulto forte, um chefe de familia.

Esse ritual ja foi objeto de alguns estudos de pesquisadores. No entanto,
questionar a dor, o limite da dor, a necessidade de se passar pela dor, se ainda

€ preciso nos dias atuais para a afirmacdo da identidade da etnia, € uma



questdo nossa. E um questionamento para ser levantado sobre a disposigéo do

corpo humano.

E assim que este estudo assume relevancia social na medida em que
pde em debate um aspecto singularizante da identidade dos indigenas sateré-

mawe, bravos guerreiros expoentes da cultura do guarana.

2- Os Sateré-Mawé

A organizagdo dos povos sateré-mawé sempre trouxe a publico o tema
das minorias étnicas, como pauta de luta do reconhecimento da identidade

indigena.

Os sateré-maweé sédo descendentes das tribos andirazes e maraguazes,
juntamente com as tribos Mundurucus, Parintintin e Mura, do tronco Tupi-
Guarani. Estao localizados na area do Tapajos-Madeira, no Para, e nas Terras

Indigenas Andira-Marau, no Estado do Amazonas.

A lingua indigena dos sateré-maweé, a sua organizacdo social, as
construgées das casas, as pajelancas, as tradigdes, as narragdes, a

cosmogonia e outros aspectos, tudo assume caracteristica do povo Tupi.

Os sateré-mawé conservam muito da sua tradicdo de oralidade centrada
nos ritos, festas e dancas, passados de geracado a geracao. Todos prenhes de
significados e valoragao que dao sentido a vida e normatizam as acdes dos

individuos em sociedade.

A comunicagcdo entre os sateré-mawé compde um quadro vivo de
signos, simbolos, oralidade, mitos, fala, expressao corporal e linguistica,

articulando formas e estilos de vida nas mais diferentes culturas e civilizagdes.

A expressao corporal das populagdes indigenas presente nas dangas e
nos rituais traz a marca de um costume de comunicagdo oral passada de

geracao a geragao.



Com efeito, a Amazodnia €, ainda, um grande continente do mito, onde o
homem, a natureza e a sociedade se transfundem numa danca ritmica no
movimento dialetizante da histéria. Deve se entender a regido como uma
unidade entre o pensamento e a vida numa constante interacdo, em que o

nucleo central homem/natureza forma uma amalgama indivisivel.

A natureza é a nossa cultura transvestida em multiplos significados que
vao desde a mitologia, passando pelo emblema da floresta, até as relagdes

simples e complexas que envolvem a condicdo humana neste continente.

O desenrolar da vida dos sateré-maweé repousa no guarana que esta nos
dominios da natureza e que, para esses indigenas, é seu universo sagrado, de

onde o povo tira as forgas para viver, seu maior referencial.

O guarana é uma planta, um vegetal, mas transveste-se de uma forga
transcendental que da energia para a vida se renovar e se enriquecer. Veja,
que a forma corpérea do vegetal transcende a si mesma, alcancando as
relagdes sociais ho mundo da vida, iluminando o caos dancante do mundo

Mawé.

O guarana é o fruto que simboliza a cultura dos sateré-mawé e também
dos que moram na cidade de Maués.

Contam os indios sateré-mawé que o guarana nasceu dos olhos de um
menino da etnia. Ele era filho da india Anhya-muasawyp, que morava com seus
dois irmaos Okumaté e Ycuama. Ela tomava conta de uma floresta encantada
que se chamava Nusokén. Os irmaos nao queriam que ela se casasse para
nao perder seus poderes. Porém, um dia, a india foi atraida por uma cobra, que
ao tocar na perna dela, engravidou-a. Ela foi, entdo, expulsa de casa. Certa
vez, o menino foi comer castanhas da castanheira que a india tinha plantado
na floresta encantada. Contudo, ele foi morto. A mae ao encontra-lo, arrancou-
Ihe os olhos e plantou. Do olho direito, nasceu uma planta arbusta para curar

as moléstias da etnia.

Percebe-se, entdo, nessa lenda, a ligacdo dos sateré-maweé com a

natureza, em especial com os animais.



Na tradicdo da oralidade, os animais falam como seres humanos. Eles
se assemelham as pessoas, mas no formato de animais e convivem entre a
etnia. A comunicagao oral € um aspecto marcante nas culturas indigenas.

Podemos dizer que a cultura da oralidade prioriza os gestos e o0s sinais.
Por exemplo, quando uma crianga nasce, o pajé a toma pelos bragos para lhe
aplicar varios sopros. O primeiro deles assume o significado de sopro da vida,
0 segundo esta relacionado a proteg¢ao da saude do rebento.

No que tange ao guarana, a for¢a dele é grande ndo so6 entre a etnia,
mas também na cidade de Maués, que tem no guarana a base da economia
local. Inclusive, todos os anos, no final de novembro, € comemorada a Festa do
Guarana, com dangas tipicas relembrando a tradigdo dos sateré-mawé.

Também existe a segunda versdo do mito do guarana, que foi criada
pelos moradores da cidade de Maués para comercializar o guarana e difundi-lo
nacional e internacionalmente.

Trata-se de uma estdria poética associada a literatura shakespeariana,
que confere um traco europeizante ao mito. A menina-moca de rara beleza e
devidamente resguardada pelos seus irmdos apaixona-se por um jovem de
uma tribo inimiga e vé-se obrigada a fugir com o rapaz devido a impossibilidade
de concretizagao do seu romance dentro de sua etnia. Ao fugir é surpreendida
pelos indios da tribo que saem em seu encalco e, ao implorar cleméncia aos
seus perseguidores, a moga e o rapaz sao atingidos por um raio que os mata.

Dos olhos da mocga nasceu a planta do guarana.

3- Comunidade indigena Santa Maria do Urupadi

A cidade, enquanto construgcdo humana, deve ser entendida como o
espaco onde o humano se produz e se reproduz. E o lugar onde o ser social
produz os meios de sua existéncia em consequentemente, produz, também, a
sua propria vida material.

Para além da reproducgao fisica a cidade produz e reproduz as suas
representacdes simbdlicas, suas ideologias e visdes de mundo.

Geograficamente delimitada e quantitativamente mais restrita que a
cidade, a comunidade se constitui num espaco onde as relagbes sdao mais

estreitas e aproximadas.



A comunidade indigena sateré-maweé denominada Santa Maria do Urupadi esta
localizada no municipio de Maués, na regido do médio Amazonas situada na
divisa dos Estados do Amazonas com o Para, em plena selva amazénica, a 70
km em linha reta da cidade.

O nome sateré-mawé deve-se ao fato de que maweé é o cla mais alto dos
tuxauas da tribo sateré. Vale ressaltar que a palavra mawé significa papagaio
inteligente e curioso e sateré significa lagarta de fogo. Eles falam a lingua
sateré-mawe e séo filiados ao tronco linguistico tupi- guarani.

Na comunidade Santa Maria do Urupadi, os homens é que mais falam o
portugués com quem chega de fora. As mulheres falam a lingua méae, que é o
sateré-maweé. Porém, conversam em portugués quando buscamos dialogo.
Isso se deve ao fato dos sateré-mawé serem conhecidos pela resisténcia ao
projeto dos portugalizagdo. E uma forma de manter a cultura por meio da
lingua, que forma a denominada nacgao sateré-mawé.

Existem casos de indios que sairam muito cedo da comunidade para
outras localidades, como o garimpo, por exemplo, e esqueceram a denominada
lingua mae. Hoje, estdo estudando, novamente, para reaprenderem o sateré-
maweé, pois a lingua é que faz manter a identidade dos mesmos, juntamente
com as tradi¢gdes da etnia.

E bom dizer que as mulheres tém um papel importantissimo dentro da
comunidade. Se por um lado o homem ¢é o provedor para cacar e pescar, a
mulher é que faz o chamado rogado para o plantio. Elas fazem os artesanatos
indigenas como colares, pulseiras, cestos, paneiros, entre outros.

Com efeito, para chegar da cidade de Maués até a comunidade, utiliza-
se motor de popa, voadeira ou um lancha maior, cuja viagem tem uma duragéo
meédia de 6 a 8 horas, respectivamente. Também existe um motor de linha, com
horarios regulares que faz o transporte de passageiros da comunidade para
Maués e vice-versa.

A comunidade faz parte da reserva indigena sateré-mawé, a qual
comporta 30 comunidades ao longo dos rios Marau e seus afluentes Miriti e
Majuru. Na comunidade Santa Maria os sateré-mawé acordam as 5h. Os
homens se arrumam para ir cagar, pescar ou plantar mandioca. As mulheres
preparam o guarana em pd misturado com agua para beberem. E o chamado

sakpo. Esse fruto faz parte da cultura da etnia, sendo considerado afrodisiaco e

6



eficaz para a memoria. Também fazem café ou refresco de liméo e tomam com
tapioca. E cozinham macaxeira, um tubérculo que faz parte da alimentagéo
basica das populagdes indigenas.

Na comunidade, as criancas também tém suas rotinas. Existe uma
escola local no horario da manha e da tarde, que ensina tanto o portugués
quanto a denominada lingua méae. Sao trés professores que realizam as
atividades. Um ensina o artesanato sateré-maweé e os outros dois ministram
aulas do ensino regular. Quando as criangas saem da escola, v&o brincar no
mato, apanhar frutos do local e brincar de roda. As meninas improvisam
bonecas de madeira ou de alguma vasilha.

Os professores indigenas sateré-mawé também possuem uma
associaciao que se chama Associacado dos Professores do Marau e Urupadi, a
fim de se reunirem em data combinada para organizarem os documentos com
0 que anseiam para melhorias das comunidades.

Na cultura sateré-mawé a casa é em forma de oca. O local onde os
indios sateré-mawé torram farinha € a cozinha. Nas casas, € comum ter um
fogao de barro, redes atadas e potes com agua.

E tradicdo, também, ter o radio para ouvir as noticias e musicas.
Possuem internet, mas o sinal ndo é bom.

Por conta da pandemia, muitos indigenas ficaram doentes, sendo
removidos para a cidade de Maués, por meio das agdes do Distrito Indigena
Sanitario (DISEIl Parintins). Com efeito, muitos fizeram, também, seus

tratamentos para a Covid-19 por meio de chas das ervas medicinais.

4- A danca da tucandeira, o limite da dor no corpo e a afirmacgao da

identidade dos indios sateré-mawé

A cultura dos indios sateré-mawé é permeada de simbolos, de rituais, de
lendas com animais que falam. Também existem os objetos sagrados, como
uma espécie de remo de canoa denominado de Porantim, onde as leis dos
antepassados eram desenhadas, servindo como um verdadeiro cédigo moral a

nortear a etnia.



Os sateré-mawé se referem ao Porantim como sendo a sua Biblia ou a
Constituicao. Nessa pecga esta contida a origem do guarana, a guerra, a como
vencer as brigas entre a etnia, enfim, € ao mesmo tempo magico, aglutinando,
também, a esfera juridica, servindo de suporte para o modo de viver deles.

Atualmente, eles ndo sabem onde esta o Porantim. Dizem que se perdeu. E
fica apenas na memoria, na tradicdo dos sateré-mawé, que é repassada de
geragao em geragao.

Entre essa etnia existe o ritual da tucandeira, ou Waiperia, que € uma das
festas mais importantes para eles, pois simboliza o rito de passagem de
menino para homem, para a vida adulta. Em nossa sociedade temos varios
ritos como o batizado, casamento e a morte. Entre os judeus, por exemplo,
existe a circuncisdo dos meninos.

As festas e as dancas sdo expressdes corporais e orais nas tradicoes
indigenas. Elas sao centrais nas culturas nativas porque sdo uma exortagao a
fartura, as divindades e uma oportunidade de exercitar ludicamente o corpo.

A danga é a mais importante confraternizagdo dos povos indigenas, haja
vista que esta presente em todos os rituais que envolvem os sentidos da vida e
da morte.

Os ritos de nascimento, de passagem e da morte conservam muito da
originalidade cultural dos sateré-mawé. A simbologia presente na pintura do
corpo da o tom as solenidades rituais. A natureza é evocada em todas as
atividades para reviver todos os simbolos.

A danca da tucandeira, que representa o inicio da puberdade, consiste
em sete provas que o adolescente de 13 anos tem que passar para mostrar
que é viril e corajoso, um grande guerreiro. Antes do jovem se submeter ao
ritual de passagem, o pai leva o filho a mata para verificar se ele ja € um bom
cacador. Do mesmo modo. Leva-o a pescaria para ter certeza de que ele ja é
um bom pescador. Constatadas essas virtudes, o menino estaria apto para o
casamento.

Durante o ritual, as mogas saem de suas malocas com seus pais, sob a
ordem do chefe da comunidade, carregando bebidas, cacas e formigas
tucandeiras que sao colocadas dentro de uma vasilha com agua. O menino

precisa meter a mdo em uma luva cheia de formigas bravas.



A danga da tucandeira, portanto, é a juncdo do mito e do rito entre os
sateré-mawe, pois ao praticarem o rito da passagem, por tras desta cortina,
esta nitidamente o mito da virilidade.

Na verdade, todo o ritual esta carregado de significados, pois as formigas
as luvas, o circulo ao redor do jovem, enfim, tudo estd permeado de
significagao propria do sentido do ato.

Para essa etnia, esse espetaculo, com todos os acessorios, € como se
0 bem vencesse o mal. Isso quando o jovem suporta as dores.

Na realidade, a danga da tucandeira € toda a jungdo dos adornos em
volta do adolescente, pois ha todo um cuidado na organizagao dessa festa.

Esse ritual também pode ser visto como sendo um esporte para os
sateré-mawe, uma vez que o jovem passa por provas para ganhar o conceito
de valente e guerreiro e, inclusive, ser escolhido por uma moga para casar.

Desta forma, a danga da tucandeira — o ritual de passagem entre os
indios sateré-mawé, identifica a tradigcdo, com seus significados entre a etnia.

N&o existe uma data certa para se fazer a danga e que, antigamente, era
quase obrigatério o jovem provar a virilidade por meio de tal ato. Atualmente, ja
nao € tao rigido.

Vale ressaltar que o ritual € composto de dois aspectos: primeiro, se
alguma mocga tiver pena do jovem, esta tira-lhe a luva como simbolo de que se
deseja ser esposa do mesmo. Segundo, caso henhuma jovem se compadeca
do rapaz, o tuxaua, solta 0 mesmo, que muito ja sofreu, para que va gemer de
dores na rede.

Mas esse ritual, para mostrar a bravura do jovem indio sateré-mawé,
causa muita dor. As méos ficam muito inchadas. O menino passa por um
processo de intenso sofrimento.

Assim, questionamos: quais as consequéncias psicoldégicas para o
jovem que aguentou a dor? E quais as consequéncias psicologicas para aquele
que nao suportou a dor? Sera ele sente que deixou de ser homem, de ser viril,
por que nao passou ha prova? Como ele sera visto entre os seus pares? Como
aquele que foi covarde, que nao vai servir para casar, para ser corajoso e um

bravo guerreiro? Ou ndo tem nenhum impacto?



Com um olhar de fora, percebemos a importancia do sofrimento para se
alcancar o éxito dentro da etnia. Cada comunidade tem sua realidade, sua
histéria, sua tradicio.

Na tradicdo dos sateré-mawe, suportar o sofrimento faz relembrar todas
as dores sofridas pelos seu ancestrais, faz relembrar a brava india Anhya-
muasawyp, que protege o seu povo, que do olho do filho morto nasceu o
guarana — o elixir da longa vida da etnia.

Entdo, para os adolescentes sateré-mawe, aguentar as ferroadas, ficar
com as méos inchadas é o que perpetua a geragao.

O sofrimento, durante o ritual, € para aguentar calado, para ser
suportado. Porém, o limite desta dor no corpo, que pode se tornar uma dor na
alma, é algo a que questionar.

Como podemos perceber, durante o ritual, o0 menino ndo pode chorar
para nao demonstrar que é fraco diante dos seus pares. No entanto, ao
terminar a danca, esse mesmo jovem vai chorar na rede de tdo inchada e torta
que ficou a mao.

Essa tradicdo dos sateré-mawé também € mostrada, no Amazonas, no
Folclore do Boi de Parintins, uma cidade préxima a Maués, sempre retratando
o ritual de passagem do adolescente para a vida adulta.

Para os sateré-mawé, a danca da tucandeira também é uma forma de
confraternizacdo. E a maneira de afirmar e reafirmar a identidade indigena por
meio do ritual, que € préprio dessa cultura por meio das pinturas e de todos os
adornos que usam.

Para os sateré-mawé, suportar o sofrimento € que faz manter viva a
identidade desse povo. Sofrer para sair forte da dor. O adolescente ndo pode
demonstrar essa dor em publico para fazer valer a tradicdo do seu povo.

E o sofrimento que faz mostrar o qudo forte é o vardo sateré.
Geralmente, o ritual € realizado em conjunto com alguns adolescentes sob o
olhar dos comunitarios.

No entanto, se o jovem passar mal, ndo tem um médico na localidade
para socorrer. E preciso pegar uma voadeira para, depois, de 6 a 8 horas
chegar até ao hospital publico da cidade de Maués.

Assim, é preciso pensar, também, nas consequéncias que podem correr

fisica e emocionalmente no adolescente que realmente passar mal.

10



5- O corpo como expressao da cultura sateré-mawé

Para os sateré-mawé, os adornos, desenhos no corpo, em especial
durante o ritual da tucandeira, sdo expressdes da cultura dessa etnia. E pela

pintura nos corpos que eles mostram a esséncia de suas vidas.

A selva amazébnica, por si mesma, ja possui um conteudo sagrado
reverenciado por todos. Quando o corpo simboliza esse sagrado, através da

dancga, ha uma verdadeira comunhao da superioridade sagrada com o corpo.

Na realidade, a agao presente na dancga visualiza varios aspectos como
por exemplo o corte de cabelo, a alimentagao, a lingua, os jogos, as roupas, 0

uso constante de culturas ornamentais, entre outros.

Com efeito, os sateré-mawé se comunicam por meio de suas

expressoes artisticas e mitoldgicas, como € o caso da danga da tucandeira.

A danca é a expressao viva e cabal que medeia a acdo de comunicagao
entre o universo e o mundo exterior.  Dessa forma, ao dispor da dor no corpo
com as ferroadas das formigas tucandeira, durante o ritual de passagem, o
adolescente esta afirmando que esta dispondo do préprio corpo por livre e

espontanea vontade.

Talvez pela danga da tucandeira ser cultural, mostrando a preservagao
da tradicdo, o mesmo prefere suportar as dores, mesmo que isso lhe cause um
mal fisico, mas simbolicamente ndo causa, pois a crenga € que o ritual de

passagem o torna apto para a vida adulta.

Embora a resisténcia da condigdo humana frente ao alto grau de dor,
suportado pelo iniciado, ndo se pode deixar de perceber que ha aqui uma

agressao ao corpo.

O corpo, de alguma forma, sofre um vilipéndio, & estropiado em sua
dimensao fisica e psicossocial. Evidentemente, que ndo se trata aqui da

promocgao do vilipéndio, da dor pela dor, ndo é o sofrimento deliberado.

Com efeito, € uma dor que é produzida no ambito cultural dentro de um

contexto de ritual de passagem e de continuidade da etnia. Mesmo assim, a

11



gente percebe que a produg¢do da dor no corpo ultrapassa a fronteira do direito

ao corpo.

O direito ao corpo inscreve-se nos canones de liberdade do individuo no
seu aspecto de ir e vir, que lhe da as prerrogativas de dizer que o corpo lhe

pertence.

Ninguém pode dispor do corpo do outro, ferindo a sua integridade. Deve-
se reconhecer que o0 veneno € um risco na medida em que pode produzir um
efeito colateral de grande mal-estar, embora nao se tenha noticia de morte em

decorréncia do veneno da tucandeira, usado no ritual.

Nao obstante, ja comegamos a perceber algumas mudancgas no ritual de
passagem da etnia sateré-mawé. Algumas comunidades ja nao realizam, mas
nao € em razédo da produgdo da dor e sim porque os credos evangelicos e
protestantes ndo permitem. Outras comunidades diminuiram as formigas

dentro da luva e o tempo de duragédo da danga, para cada iniciado.

Ha, de alguma forma, uma certa compreensao voltada para minorar o
sofrimento dos meninos mawé. Mas, ainda € um ritual que acontece nas
comunidades sateré-maweé quer seja com maior ou menor producdo de dor.
Suportar a dor é o que delineia o carater do sateré-mawé, que é aquele que

nao se acovarda diante dos sofrimentos e desventuranga da vida.

Nao se submeter ao ritual da tucandeira supde ter na comunidade um

jovem que nunca amadureceu e chegou a ser um homem para valer.

Desta forma, o jovem se vé na condigdo de participar do ritual para
mostrar que nido € covarde, que quer perpetuar a tradigcdo da etnia, mesmo que
depois va chorar sozinho. Mas, em publico o sofrimento, a dor no corpo e até

na alma, ndo podem ser demonstrado.

6- A disposi¢ao do corpo no Cédigo Civil Brasileiro

No Brasil, segundo o artigo 13 do Cdédigo Civil Brasileiro de 2002: “Salvo

por experiéncia médica, é defeso o ato de disposicdo do préprio corpo, quando

12



importar diminuicdo permanente da integridade fisica ou contrariar os bons

costumes”.

Com efeito, ndo temos conhecimento de que o ritual da tucandeira tenha
causado alguma diminuicdo permanente na integridade fisica, porém
momentaneamente sim, pois a méo fica inchada e alguns desmaiam de tanta

dor.

No que tange aos bons costumes, se o ritual for visto com um olhar de
fora, pode contrariar. No entanto, pela 6tica da cultura sateré-mawé essa é
uma pratica comum e importante no que concerne ao ritual de passagem do

jovem para a vida adulta.

Assim, é de se ponderar o direito a disposigdo do corpo como forma de
preservar a cultura, mas também de ter um olhar para esse jovem que sofre
para provar a valentia, pois ele deve se mostrar capaz de enfrentar os

sofrimentos de cabeca erguida.

5 - Conclusao

O ritual da tucandeira entre os indios sateré-mawé do interior do
Amazonas é permeado de simbolos e de sofrimento quando tém que suportar
as ferroadas das formigas para demonstrar que o jovem esta apto para ser um
bom cagador, um bom guerreiro e pronto para casar.

E um ritual de passagem da adolescéncia para a vida adulta, onde o
rapaz precisa passar pela dor para passar na prova e ser considerado um
bravo homem.

Com efeito, caso o adolescente ndo mostre essa coragem, sera visto
pelos seus pares como aquele homem que sempre tera azar na vida. Talvez
essa seja a forga maior no interior do jovem indio, pois 0 mesmo quer ter sorte,
quer ser reconhecido perante seus membros.

Portanto, entendemos que devemos respeitar essa tradigdo, respeitar o
ritual, respeitar a cultura. No entanto, nada obsta, também, em questionar o

que passa com esse jovem que é submetido ao ritual. Qual o limite da dor no

13



corpo para afirmar a sua identidade? Para a tradigdo, ndo suportar a dor € que

€ o0 mais dificil, na medida em que pensa o que podera recair sobre si.

Assim sendo, ao nos reportarmos para a cultura dessa etnia, é

importante frisar que entendemos o modo de viver deles. Porém, ficamos a

pensar nessa dor no corpo, da mao do jovem. Esse € um desafio e uma

questao que colocamos para reflexao.

Assim vem a baila uma poesia de minha autoria sobre a dor, que

achamos oportuna para finalizar:

A dor

O que é uma dor?

E sentir uma dor de dente,

dor de cabecga?

E estar exausta

Cansada

Estressada?

Para mim a dor é transcendental
Ela vai além do que a dor no corpo
Ela transpassa a alma

Percorre o além

O tudo

O nada.

Uma dor é doida demais

Ela ndo se acaba

Apenas é camuflada

Lutamos para a suportarmos

Procuramos a saida para a solucionarmos
Procuramos outros mundos

Outros rumos

14



Mas, a dor esta 14, timida, calada.

A espreita para pode se deslocar!

15



